# **Toronto Torah**

#### **Beit Midrash Zichron Dov**

Parshiot Tazria/Metzora

3 Iyyar 5770/April 17, 2010

Vol. I Num. 25

# **Purifying the Metzora**

R' Azarya Berzon

זאת תהיה תורת המצרע ביום טהרתו וכו'... וצוה הכהן ולקח למטהר שתי צפרים חיות טהרות ועץ ארז ושני תולעת ואזוב: (ויקרא יד, ב-ד)

רמז בעניני טהרתו של מצורע הודיעונו חכמים שהענין הוא לקבוע בנפשו של מצורע שאם היה - טרם בא עליו החולי - גבה לב כמו הארז שהוא אילן גבוה, ישפיל עצמו כאזוב. (ספר החינוך, קעג)

The first mitzva in parshas *Metzora* is the procedure of purification. The metzora was sprinkled with water in which were ground erez, the wood of the cedar tree, and ezov, the soft grass of the hyssop. The metzora was afflicted with his illness (tzara'as) as a result of conceit. The ezov — as the Sefer HaChinuch explains — is meant to convey to the metzora that he must overcome this character flaw and become humble. Only then will he be permitted to return to the camp of his people.

From our own experience we know what a dreadful and ugly disease conceit can be. If unchecked, it brings suffering and sorrow to multitudes. A conceited person

sows the seeds of unhappiness in the community.

And what is the impact of conceit on the individual himself? When an individual believes he knows everything, what regard can he have for the Torah? What can it teach him? What can he learn from the Shul, the Yeshiva, or the Rabbanim?

And what effect does conceit have on the family unit? Anyone who has ever dealt with family problems knows that one of the basic causes for marital disharmony is conceit. When one of the partners in the home begins to look down upon the other as less worthy, a wedge is introduced that is bound to break a heart, a home, or both.

The previous Belzer Rebbe was once stranded in a small town. Two people invited him to stay at their homes. One was reputed to be careless in matters of kashrut; the other, while known for his adherence to ritual, was guilty of conceit. The Rebbe chose to stay with the former. When

asked why, he explained that God never said that He would not stay with a triefeniak, but it does say to'avat Hashem kol gvahlev "Anyone that is proud is an abomination to the Lord" (Mishlei, 16:5).

There is, however, another side to the "erez" coin, a more positive one. The cedar is considered the sturdiest tree in Israel, whereas the hyssop (ezov) is soft and pliable. How can two opposites, hardness and softness, strength and weakness, harmonize to forge one integrated personality? There are instances when one should act like the cedar, in a firm and resolute manner. Yet there are times when one must be soft and yielding like the hyssop. The purification of the metzora requires the proper synthesis of courage and pliability. In matters of principle and morality one must be resolute and unyielding like the erez; but where one's personal comfort and prestige is concerned, one must be easy-going and pliant like the ezov and be prepared to sacrifice for the other. The Torah establishes that a tahor is one who strikes the proper balance between these two basic and complimentary character traits.

aberzon@torontotorah.com

Join us on Sunday and Monday for special Yom haZikaron and Yom haAtzmaut programming!
See the back page for more details.

### **Parshah Questions**

Tosafot Yom Tov to Mishnah Negaim 12:5)

R' Meir Lipschitz

(Sources are provided to help the reader research answers)

- Why did Hashem command the laws of tzaarat to both Moshe and Aharon? (Ramban, Ibn Ezra, and Rabbi S.R. Hirsch to Vayikra 13:1)
- Why did the laws of tzaarat on a house only apply once the Jews entered into the land of Israel?
   (Rashi, Ramban, Ibn Ezra, Netziv, Daat Mikra, R' S.R. Hirsch, to Vayikra 14:34)
- When describing the affliction which appears on his home, why must a person use the term געי like an affliction" and not געי "an affliction?" (Rashi, Malbim, Mizrachi, Maharal, Torah Temimah, and Shaarei Aharon to Vayikra 14:35, and
- For children: What is the significance of each of the items a metzora brings during his purification process? (Rashi to Vayikra 14:4)

  mlipschitz@torontotorah.com





אני רוצה לשתף אתכם בסיפור אישי. במשך שנים רבות זכיתי לחגוג את יום העצמאות בגוש קטיף. עבורי, זו הייתה חוויה והזדמנות נפלאה לראות את מסירות הנפש של עם ישראל על ארץ ישראל שנקנית בייסורים כמאמר הגמרא בברכות (ה, ע"א) ואת ארץ ישראל שנותנת פרותיה בעין יפה לעם ישראל שקירבו לבוא (סנהדרין צח,ע"א). בשנה שלאחר הגירוש מגוש קטיף, היו מהלכי רוח בציבור הציוני-דתי לגבי שינוי ביחס למדינה בכלל וביחס ליום העצמאות בפרט. השאלה הקשה של האם טעינו ביחסנו למהלך ההיסטורי של שיבת העם לארצו ותקומת מדינת ישראל, ריחפה מעלינו כעננה ותקומת מדינת ישראל, ריחפה מעלינו כעננה

האמנם? האם יש לשנות יחסנו למדינה בעקבות תקריות כאלו? אם נתבונן במהלך להיסטוריה של המדינה הצעירה נראה כי לא פעם עמדה השאלה. לדוגמא, לפני מלחמת ששת הימים הייתה אווירה קשה בארץ, אנשים חשו כי הסוף של החלום הציוני קרוב ובדיחה רווחת הייתה ש"האחרון שיוצא יכבה את האור". אך בסייעתא דשמיא זכינו ל"כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות" (מיכה ז,טו) ולישועה גדולה, המקומות שאבותינו כמהו וחלמו עליהם, שבו לחזקתו של עם ישראל. ירושלים והר הבית חזרו לידינו. אך גם בתקופה נפלאה שכזו, ראינו כי המדינה לא מבינה את משמעות הניסים והשליטה להר הבית הוחזרה לידי המוסלמים. עד היום, ישנם הגבלות על מתפללים יהודים בהר הבית, כאשר מדינת ישראל היא האוכפת את חוקי הוואקף המוסלמי. זוהי רק דוגמא אחת.

המציאות היום יומית של חיים במדינת
ישראל מביאה לידי חיכוכים תמידיים בין
דתיים לחילונים, אנשים בעלי השקפה ימנית
ושמאלנית. מה אמורה להיות ההשקפה שלנו
באשר ליחס למצבים אלו, האם אנו יכולים
לשנות את דעותינו לפי הכיוון שבו נושבת
הרוח הפוליטית?

אין זו הפעם היחידה בהיסטוריה של עמנו שישנם ירידות רוחניות או גשמיות ולעומתן עליות. החל מתחילת דרכינו, האבות הקדושים שחוו מעלות ומורדות במפגשים שלהם עם עמי הסביבה. אך שיעור חשוב

שכדאי לנו ללמוד הוא דווקא מיציאת מצרים, אם כל הגלויות והגאולות.

הקב"ה שולח את משה לאחר משא-ומתן ארוך בדבר קבלת השליחות. העם מאמין במשה והמסר שהוא מביא. אך כאשר משה מגיע אל פרעה, לא זו בלבד שפרעה לא שומע לו אלא אף מכביד את גזרותיו על בני ישראל. משה פונה בטרוניא כלפי הקב"ה "למה הרעתה לעם הזה למה זה שלחתני?" (שמות ה,כב) משה רואה נסיגה בתהליך אך הקב"ה מודיע למשה "עתה תראה אשר אעשה לפרעה" (שם ו,א). הכל מתוכנן, כפי שכבר הודיע הקב"ה למשה ואני ידעתי כי לא יתן אתכם מלך מצרים" להלך" (שם ג,יט), לכן אַל לו למשה להתייאש. לאחר מכן משה מבין שלאט לאט ובעקביות הקב"ה מקדם את עמו לקראת הגאולה העתידה. על המסר "שלח את עמי ויעבדוני" יחזור משה פעמים רבות ולא יקבל אף פשרה "בנערינו ובזקנינו נלך, בבנינו ובבנותינו, בצאננו ובבקרנו" (שם י,ט).

הרב אברהם יצחק הכהן קוק זצ"ל כתב משל לבני דורו על תהליך הבניה החומרי וגם הרוחני של עם ישראל בארץ ישראל. במאמר "להוסיף אומץ" ממשיל הרב קוק את הבניין לחפירת באר בארץ ציה ושיממון. המים כל כך יקרים וכל כך נצרכים במקום הזה אך התהליך ארוך ובדרך קבוצה ראשונה התיאשת והולכת הלאה. השאר מאמינים

שהמים עוד יתגלו וממשיכים לחפור עד אשר מוצאים הם מים, אך אלו מים מלוכלכים, מעורבים ברפש וטיט. הקבוצה השניה מתייאשת ואומרת "אחרי עבודה כל כך מפרכת הגענו עד מעין נרפש אשר מימיו לא יצליחו לשתיה" ופונים והולכים הם בדרכם של הראשונים. הקבוצה השלישית, אנשי אמונה אשר מוסיפים כח ואומץ ואינם מתייאשים, מאמינים הם שהמים המתוקים, הראויים לשתיה עוד יתגלו ואכן כך קורה ומים טהורים ונקיים יוצאים ומפריחים את השממה, החומרית והרוחנית, של קוממיות עם ישראל בארצו. אל לנו להתייאש, בסופו של דבר נגיע אל היעד ואז יצטרפו גם אחינו שהתייאשו בדרך.

"בשעה שמלך המשיח נגלה בא ועומד על הגג של בית המקדש והוא משמיע להם לישראל ואומר להם ענוים הגיע זמן גאולתכם ואם אין אתם מאמינים ראו באורי שזרח עליכם" (פסיקתא רבתי, פיסקה לו).

מדוע יפנה מלך המשיח אלינו דווקא במשפט
"ענוים, הגיע זמן גאולתכם"? כפי שראינו
לעיל, ישנם הרבה קשיים בתהליך שאנו
עוברים לקראת גאולה שלמה וביאת המשיח
וישנם רבים שאינם מאמינים שאנו זכאים.
כדי להאמין שלמרות הסיבוכים והמצבים

izolberg@torontotorah.com

# The 613 Mitzvot – Mitzvah 31: Kiddush and Havdalah

The 31st mitzvah instucts us to declare the holiness of Shabbat at its outset with kiddush and at its close with havdalah, based on the instruction, "זכור את יום השבת לקדשו", "Call Shabbat to mind, to sanctify it."

This mitzvah applies for both men and women. We fulfill this mitzvah by reciting kiddush while holding a cup containing wine (or grape juice, according to many authorities) because of a biblical textual linkage of wine and memory (Pesachim

106a). Rashi contended that the use of wine is biblically mandated, but Rambam disagreed.

There is some debate as to whether the havdalah component of this sanctification is biblical or rabbinic, and among the practical ramifications of this question is the matter of women's obligation. If Havdalah is a rabbinic obligation, women may well be exempt; for more on this, see Aruch haShulchan Orach Chaim 296:4-

torczyner@torontotorah.com

### Ha'Am V'Ha'Aretz

#### R' Yehudah ben haRosh

#### Torah in Translation Following the Rambam in all Matters Zichron Yehuda 54

I heard that you have said that since there is much dispute among the decisors and teachers of the law - some say the law is thus, others say the law is thus - therefore, you have decided to rule and teach according to the During the persecutions of the Jewish books of the Rambam in all cases except when my father (the Rosh) disagrees. In those cases, you follow his rulings.

my father, but I am astonished that would Yehudah was appointed to succeed intrude your head between great mountains, him as Rabbi of Toledo. The between the Rambam and the Raavad and the community held him in great esteem; many others who disagreed with him [the Rambam RL] in his lifetime and afterward. Why are you not afraid to be burned by their coals? Their sting is the sting of a scorpion, and their hiss is the hiss of a snake (c.f. Avot

Furthermore, if you will nullify the opinion of the Rambam for that of my father, shouldn't life, R' Yehudah never felt fully your opinion [that my father's opinion comfortable with the community; he overrides the Rambam RL] be quashed by his enjoined his five sons to move back to [the Rambam's RL]? My father wrote his native Germany when they [Sanhedrin 4:6] that "a judge cannot rule as he pleases in a situation where two Torah giants disagree on halachah, and if he does so, it is a false judgment. Rather, if he possesses great respected as a halachist in his astuteness and the ability to reason, is lifetime, he left a very limited written learned, and he is able to confirm one opinion legacy due to poor eyesight. A with clear evidence and proofs, he may collection of responsa, Zichron disagree. And even if a great decisor has Yehudah, is all that remains today of ruled otherwise, he may disagree, and even more so if he has support from one of the other disputants. But if he is not worthy, he R' Yehudah passed away July 4, 1349 may not extract money when there is a in Toledo. doubt." He explicitly wrote that when there is a dispute among the decisors that one cannot choose according to which to rule without proof.

You may say that because he [any posek RL] is correct in the majority of his rulings without dispute, we need not worry about the minority of his rulings upon which others disagree, as the verse states (Shemot 23:2), "Yield to the majority." This is incorrect, though; that law states that when an individual and a group dispute, we rule in accordance with the many. However, to say regarding one who composed a book of rulings and teachings that since most of the book is correct, we should consider all of it correct - G-d forbid! Any man, even today when our hearts our sealed, can open the Talmud a little bit and write a book whose rulings are mostly correct; however, the mistaken minority of his rulings

#### Russell Levy

Born on June 30, 1270, R' Yehudah was born to one of the most prominent German families of his day. His father, Rabbeinu Asher, commonly referred to as the Rosh, was the preeminent decisor of Ashkenazic Germany. His older brother, R' Yaakov, authored the Ba'al haTurim, one of the most important halachic compendiums today.

community of Germany in 1306, the Rosh sent R' Yehudah to Spain to set up his father in the new country. After I praise you for bestowing great honour upon his father's passing in 1327, R' when, after a community dispute, he made known his desire to move to Seville, the community urged him to continue as their Rabbi, and double their salary as a show of commitment.

> Though he lived in Spain for half of his reached their adulthood.

> Though R' Yehudah was greatly this giant's Torah.

rlevy@torontotorah.com

would cause destruction in the world, warping judgments and laws and causing people to violate laws involving karet and capital punishment!

Furthermore, G-d forbid that one would speak negatively of our teacher, the Rambam, as he is truth and his Torah is truth [a description traditionally given to Moshe Rabbeinu RL]!... And if you will claim that they have already ruled in this manner elsewhere in Spain, you should not learn from others. Just the oppsite they should learn from you! Toledo is a great Jewish city, and its Torah giants are the giants of the Exile.

#### Petza'el

Petza'el, Herod's brother and Antipatrus the Edomite's son, was the governor (tetrarch) of Yerushalayim. He was murdered by Hyrcanus.

Archaeologists discovered the remains of Phasaelis, a Jewish settlement in the Jordan Valley from the Second Beit HaMikdash era. Named in honor of Petza'el, Phasaelis was one of the places which Petza'el bequeathed to his sister, Shlomit. When she died, she bequeathed all of her territory to Livia, Augustus Caesar's wife.

Today, the Arab village of Fasayil, which preserves the ancient Hebrew name, is situated on the

On 9 Kislev 5731 (1970), shortly after the Six Day War, the Moshavim Movement decided to establish the Jewish community of Petza'el in the Jordan Valley. Initially, the moshav was located on the site of today's Maale Ephraim. However, in 1975, the moshav was moved to the Jordan Valley, near the moshav's agricultural fields.

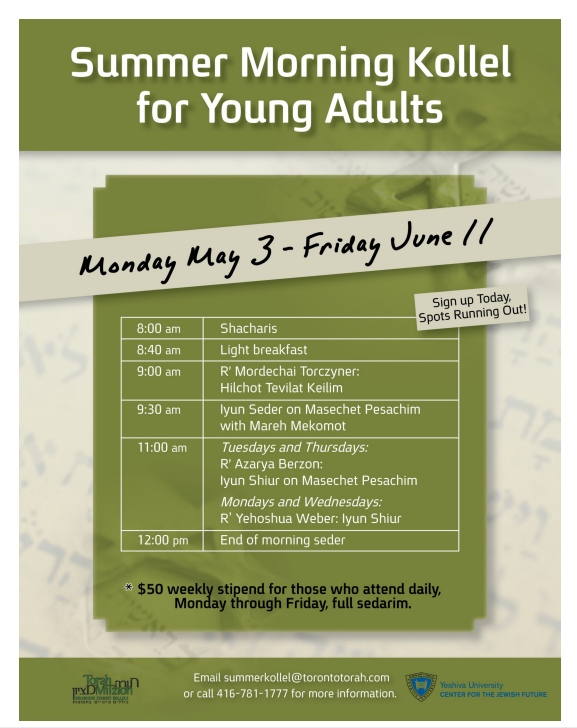
Petza'el's primary crops include dates, peppers, and grapes. In particular, the moshav is known for its choice grapes, which ripen early due to the extreme heat.

Petza'el, which is about 270 meters below sea level, is located between the Beka'ah Road (Route 90) and the Trans-Shomron Highway (Route 505). Some 70 families currently live on the moshav.

Thus, the Jewish past and present meet in the Jordan Valley.

Petza'el Springs, a popular hiking spot, lies just outside the moshav.

Adapted from an article originally published by Torah miTzion



## Schedule for the Week of April 17, 3 lyyar

#### Shabbat, April 17

Shabbaton in Hamilton—Torczyner and Zolberg families 7:50AM R' Azarya Berzon, Ramban al haTorah, Or Chaim Following Hashkama R' Azarya Berzon, Clanton Park 4:35PM R' Azarya Berzon, Mizrachi Bayit

#### Sunday, April 18

#### Yom haZikaron and Yom haAtzmaut Yom Iyun Shaarei Tefillah

9:00AM Itamar Zolberg: Halachot of Jumping on a Grenade 9:45AM R' Azarya Berzon: Sending Soldiers to Save Lives

BAYT

9:00AM Russell Levy: Maaser Sheni: 3000 Years of Kosher Eateries in Yerushalayim

9:45AM R' Mordechai Torczyner: Mother and Motherland

#### Monday, April 19

7:15PM Yom haZikaron and Yom haAtzmaut Tekes with Mizrahi Canada, Shaarei Shomayim

#### Tuesday, April 20

11:00AM R' Azarya Berzon: Masechet Pesachim (Advanced), Clanton Park Men

1:30PM R' Mordechai Torczyner: Sefer Amos with Mekorot, Shaarei

Shomayim Women

7:30PM Russell Levy: Big Questions, Westmount

7:00 PM R' Mordechai Torczyner, Megilat Ruth, Shaarei Tefillah

8:30PM R' Mordechai Torczyner: Minchat Chinuch Clanton Park

#### Wednesday, April 21

9:15AM R' Mordechai Torczyner, Pirkei Avot, 239 Franklin, Babysitting provided Women

2:00PM R' Mordechai Torczyner, The Month of Iyyar, MaRS Cafeteria

**7:30PM** Rabbi Meir Lipschitz, Ramchal's Derech Hashem, Kehillat Shaarei Torah *Men and Women* 

8:30PM R' Mordechai Torczyner: Hirsch and Halachah, 15 Palm Dr. Women

#### Thursday, April 22

11:00AM R' Azarya Berzon: Masechet Sukkah (Advanced), Clanton Park Men

3:40PM R' Azarya Berzon: Hilchot Muktzah (Advanced), Clanton Park Men

7:00PM R' Azarya Berzon: Shiur for Fathers at Or Chaim:

8:30PM R' Azarya Berzon: Halachah and Life Issues, Clanton Park Men

8:30PM Russell Levy: Contemporary Halachah, B'nai Torah

9:15PM R' Azarya Berzion:Halachik Man, Clanton Park Men